
 

RECIDE Revista Científica del Centro de Investigación y Desarrollo 
ISSN en línea: 3005-5865 (online), Mes-octubre, 2025, Volumen V, Número 1 – Pág. 68 

recide.utic@gmail.com - Fernando de la Mora, Paraguay. 

 

 

Hilo de Ariadne en el laberinto de la memoria: literatura, arte, ciencia y 

filosofía 

Ariadne's thread in the labyrinth of memory: literature, art, science, and 
philosophy 

 

Abelardo Juvenal Montiel Benítez  

Universidad Tecnológica Intercontinental 

Fernando de la Mora - Paraguay  

abelardomontiel26@gmail.com  

https://orcid.org/0009-0008-7757-0622  

 

 

Artículo recibido: 03 de setiembre de 2025  

Aceptado para publicación: 06 de octubre de 2025 

Conflictos de interés: Ninguno que declarar 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

mailto:recide.utic@gmail.com


 

 
RECIDE Revista Científica del Centro de Investigación y Desarrollo 

ISSN en línea: 3005-5865 (online), Mes-octubre, 2025, Volumen V, Número 1 – Pág. 69 
recide.utic@gmail.com - Fernando de la Mora, Paraguay. 

 

Resumen 

La temática abordada en este artículo bajo el título: Hilo de Ariadne en el laberinto de 

la memoria (literatura, séptimo arte, ciencia y filosofía) afecta a un aspecto del tiempo, 

pero con sesgado a una de sus dimensiones: el pasado. Este constituye una dimensión 

esencial del tiempo, porque está estrechamente vinculado con la memoria, la cual es 

fundamental en la existencia humana, ya que ella no solo soporta vivencias y 

experiencias de la vida, sino, sobre todo, es la condición de posibilidad necesaria del 

recuerdo. Este trabajo de investigación siguió el horizonte marcado por la siguiente 

pregunta general: ¿Cómo afectaría al hombre cualquier intento de manipulación 

neurobiológica con el afán de “comprender” o dominar la memoria humana? Este 

trabajo es de índole filosófica, por lo tanto, adopta el método reflexivo, argumentativo-

lógico y hermenéutico. Después de una rápida y sucinta recorrida por la literatura, el 

séptimo arte, la ciencia y la filosofía, pues, sostenemos que cualquier manipulación 

técnico-científica de la memoria humana afectaría la naturaleza misma del hombre.    

Palabras clave: memoria, olvido, manipulación, experiencia 

 

Abstract 

This article, titled "Ariadne's Thread in the Labyrinth of Memory (literature, art, science, 

and philosophy)," explores an aspect of time, specifically focusing on its past 

dimension. The past is essential because it's deeply connected to memory, which is 

fundamental to human existence. Memory not only holds our life experiences but is 

also the necessary condition for recalling them. This research was guided by the 

central question: How would any attempt at neurobiological manipulation aimed at 

"understanding" or controlling human memory affect a person? Using a philosophical 

approach with reflective, logical, and hermeneutic methods, this paper argues that any 

technical-scientific manipulation of human memory would alter the very nature of 

humanity. This conclusion is reached after a concise review of how memory is 

represented and understood in literature, film, science, and philosophy. 

Keywords: memory, forgetting, manipulation, experience 

 

mailto:recide.utic@gmail.com


 

 
RECIDE Revista Científica del Centro de Investigación y Desarrollo 

ISSN en línea: 3005-5865 (online), Mes-octubre, 2025, Volumen V, Número 1 – Pág. 70 
recide.utic@gmail.com - Fernando de la Mora, Paraguay. 

 

 

Todo el contenido de la Revista Científica del Centro de Investigación y Desarrollo - RECIDE 

publicado en este sitio está disponible bajo Licencia Creative Commons . 

Cómo citar: Montiel, A. (2025). Hilo de Ariadne en el Laberinto de la Memoria: Literatura, 

Arte, Ciencia y Filosofía. RECIDE, V, (1) 68 – 88 

https://www.uticvirtual.edu.py/revista.recide/index.php/revistas/article/view/34 

mailto:recide.utic@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/deed.es


 

 
RECIDE Revista Científica del Centro de Investigación y Desarrollo 

ISSN en línea: 3005-5865 (online), Mes-octubre, 2025, Volumen V, Número 1 – Pág. 71 
recide.utic@gmail.com - Fernando de la Mora, Paraguay. 

 

Hilo de Ariadne en el laberinto de la memoria: literatura, arte, ciencia y filosofía 

La memoria no solo estuvo en el escenario histórico del pensamiento desde 

el origen de la cultura escrita, sino siempre intrigó y desafió a la inteligencia, 

porque continuamente se escabulle de la trampa artificiosa de los conceptos. 

Nuestra era, en este sentido, no es la excepción, ya que la cuestión de la memoria 

sigue incitando e incomodando la mente de algunos célebres pensadores.  

El desarrollo del presente tema se estructura a partir de la siguiente 

pregunta general, que reza así: ¿Cómo afectaría al hombre cualquier intento de 

manipulación neurobiológica con el afán de “comprender” o dominar la memoria 

humana? Esta pregunta se va tematizando a partir de algunas perspectivas 

contemporáneas del debate acerca de la memoria. Traemos a colación la 

memoria en el ámbito de la literatura, dentro de la cual se analiza algunos cuentos 

de escritores célebres; del séptimo arte, en el cual también se hace un gran 

esfuerzo para representar y poner en discusión la cuestión de la memoria; de la 

ciencia, que con su aparato de investigación empírica, no solo reluce nuevo 

paradigma sobre la memoria y, por ende, sobre los recuerdos, sino también la 

posibilidad de su instrumentalización; y, por supuesto, no puede faltar la posición 

filosófica, que analiza y advierte en este sentido sobre las consecuencias de 

cualquier intento de manipulación neurobiológica del cerebro humano.  

El hombre es tal, porque posee la facultad de recordar, pues, sin esta 

facultad, no podríamos concebir el presente, mucho menos el futuro. El pasado 

nos conecta directamente con el futuro, puesto que los recuerdos se erigen en el 

presente y, solo a partir de esta situación actual, el hombre puede proyectarse al 

futuro, solo a partir del presente que otra cosa no es más que el cúmulo de pasado 

puedo esperar, vale decir, tengo la posibilidad de la expectación. 

El método empleado en este artículo es el de filosófico, o sea, el proceso 

de construcción y desarrollo de las ideas se ciñen al método reflexivo, 

argumentativo-lógico y hermenéutico.  

 

mailto:recide.utic@gmail.com


 

 
RECIDE Revista Científica del Centro de Investigación y Desarrollo 

ISSN en línea: 3005-5865 (online), Mes-octubre, 2025, Volumen V, Número 1 – Pág. 72 
recide.utic@gmail.com - Fernando de la Mora, Paraguay. 

Funes el memorioso 

¿Qué podría suceder, si el hombre solo tuviese memoria o si solo tuviese 

un futuro abierto sin memoria? La respuesta a cualquier pregunta únicamente 

podemos imaginarla, pero, nunca podemos concebirla como una posibilidad real. 

Por un lado, el hombre, sin estas dimensiones temporales, simplemente sería otra 

cosa menos un hombre propiamente. En el caso de la posibilidad de cultivar 

solamente la memoria, me viene en mente un célebre cuento de Jorge Luis 

Borges1, cuyo título es: “Funes el memorioso”. Funes, era un joven normal hasta 

que una caída de caballo le produjo una lesión cerebral, pero, después de su 

recuperación sintió un cambio sustancial en su función cerebral, pues, solo 

recordaba y, además, recordaba todo con perfección. Recordaba sin titubeo todas 

sus andanzas de la niñez, de su juventud, de su entorno, incluidas las fechas, 

horas, minutos y segundos de cada acto. Le bastaba mirar un árbol para saber con 

claridad la cantidad de ramas que hay en él y también la cantidad de hojas que hay 

en cada rama; además, como si fuera poco, sabía con exactitud el tamaño de cada 

hoja. ¡Esto es asombroso! Dice Borges “Me dijo: «Más recuerdos tengo yo solo 

que los que habrán tenido todos los hombres desde que el mundo es mundo»”. 

Funes poseía una memoria extraordinaria. “Nosotros, de un vistazo, percibimos 

tres copas en una mesa; Funes, todos los vástagos y racimos y frutos que 

comprende una parra”. Sin duda alguna, Funes es un personaje sui generis, que 

aventaja ostensiblemente a cualquier ser humano.  La memoria de Funes es 

sorprendente, que no se compara absolutamente con ningún ser humano normal. 

Si bien es cierto, es una gran ventaja para nosotros los mortales contar con un 

buen dote de memoria, sin embargo, no como la de Funes. Si el hombre tuviera 

solo memoria, solo se ocuparía de sus recuerdos, de su pasado; le faltaría la 

expectación. Vivir solo para recordar sería sinónimo de vivir solo del pasado y esto 

nos convertiría en un eterno romántico, condenado a revivir una y otra vez nuestros 

hastíos recuerdos. Una vida que vive solo de recuerdo sería como un manantial de 

agua, una emanación de aguas, que solo busca cause para escurrirse como sea. 

 
1 Borges escribió este cuento en el año 1942, cuya escenificación está claramente registrada por el autor en 

la cercanía de la ciudad uruguaya Frey Bentos. Borges publicó este cuento en 1944 en su colección 

“Ficciones”. 

mailto:recide.utic@gmail.com


 

 
RECIDE Revista Científica del Centro de Investigación y Desarrollo 

ISSN en línea: 3005-5865 (online), Mes-octubre, 2025, Volumen V, Número 1 – Pág. 73 
recide.utic@gmail.com - Fernando de la Mora, Paraguay. 

Así como la fuente de agua surge libre y espontáneamente, también cada acto de 

nuestra existencia es producto de una voluntad libre y este acto se da de manera 

efectuar. No podemos impedir que suceda acciones, ya que cada momento es 

fuente de un acto, sea cognitivo u operativo. Nuestra vida se desenvuelve en actos 

continuos y, dicho sea de paso, estos actos no siempre son relevantes, sino, más 

bien, son normales, naturales, e, incluso, insignificantes, en otras palabras, 

nuestras facultades cognitivas, volitivas y libres se determinan por lo general sin 

mayores novedades, que puedan ser consideradas extraordinarias para los 

demás. Y si nuestra vida consistiese en recordar cada acción sin mucha 

notoriedad, pues, sin duda estaríamos ante una vida determinada al aburrimiento 

total, por eso, Funes expresa estas tajantes palabras: “Mi memoria, señor, es como 

vaciadero de basuras”. Una cosa es recordar algunas cosas del pasado con el fin 

de revivir ciertos momentos agradables, pero otra cosa totalmente distinta es 

recordar espontáneamente y contínuamente las imágenes vistas, oídas, leídas, 

aprendidas, etc. Esta situación simplemente no es humana, ya que el hombre 

como Funes ni siquiera podría reflexionar, pensar, especular, ya que su capacidad 

cognitiva estaría atrofiada o anulada por la su facultad de recordar. Y Borges no 

perdió de vista esta situación, él dice al respecto: “Éste, no lo olvidemos, era casi 

incapaz de ideas generales, platónicas” […]. “No era capaz de pensar. Pensar es 

olvidar diferencias, es generalizar, abstraer”. La actividad de pensar supone 

olvidar, porque sin el olvido simplemente la mente no puede ejercitar su poder de 

relacionar y diferenciar, o sea, no puede distanciarse de su objeto y, por lo tanto, 

no consigue abstraer. Si Funes no era capaz de pensar, entonces solo tenía una 

apariencia de hombre, ya que lo esencial del ser humano no estaba en él, que 

justamente es su capacidad de razonar.   

Por otro lado, ¿será posible borrar de nuestra memoria algunos recuerdos 

a través de algunos mecanismos de índole farmacológica o tecnológica? En caso 

de que la respuesta sea favorable, ¿de qué manera afectaría esa posibilidad la 

condición humana? Antes de apresurar respuestas a estas cuestiones, 

analizaremos algunos ensayos que encontramos en la literatura de ficción, del 

séptimo arte e incluso de la ciencia. 

 

mailto:recide.utic@gmail.com


 

 
RECIDE Revista Científica del Centro de Investigación y Desarrollo 

ISSN en línea: 3005-5865 (online), Mes-octubre, 2025, Volumen V, Número 1 – Pág. 74 
recide.utic@gmail.com - Fernando de la Mora, Paraguay. 

Podemos recordarlo todo por usted 

El escritor y novelista de ciencia ficción, Philipp K. Dick2, es uno de los 

visionarios en estas cuestiones. Su cuento “Podemos recordarlo por usted al por 

mayor” (We can remember it for you Wholesale), publicado en 1966, es muy 

sugerente. Si bien es cierto, que este es un mero cuento de ciencia ficción, no 

obstante, en la actualidad abre un debate técnico-científico su posible 

determinación. Aquí hacemos una salvedad, nuestra intención no es el desarrollo 

de la trama del cuento, sino, más bien, nos centraremos en los personajes 

principales Douglas Quail y McClane. Este último representa la técnica y la ciencia, 

ya que es el director de Rekall, que es una especie de un centro de investigación y 

de desarrollo de implante de memoria en las personas, vale decir, ofrece servicio 

de ventas de experiencias de recuerdos artificiales. Quail y, así inicia el cuento, se 

despertó en la mañana con la idea obsesiva de ir al planeta marte. Recurre a Rekall 

y McClane le promete que “será en su mente un verdadero viaje, le garantizamos 

eso. Dos semanas completas de recuerdos hasta su más mínimo detalle”. Quail, 

sin titubeo, se somete al proceso de implantación de memorias y, además, irá a 

marte como un agente secreto. Quail se dispone a la preparación médico-

tecnológica, donde intervienen fármacos como la sedación, puesto que el 

paciente debe alcanzar un estado de inconciencia para aplicársele los aparatos 

tecnológicos que operaran la introyección de la memora artificial en su cerebro. 

Por una parte, el experimento fue exitoso, ya que Quail vivió una aventura 

sensacional con su personaje en marte, pero, por otra parte, algo inesperado pasó, 

que movió todo el fundamento de la experimentación de Rekall. ¿Qué pasó? La 

sedación dejó de tener su efecto y Quail se despertó con esos recuerdos como si 

 
2 El mismo Philip K. Dick (1928-1982) escritor, novelista de ciencia ficción y filosofo estadounidense, 

distinguió claramente la diferencia entre el género de fantasía y de la ciencia ficción en el prefacio de su obra: 

La máquina preservadora (1969) y en otros escritos. La ciencia ficción no es mera ficción como puede 

sugiere su nombre, sino tiene una cierta base empírica, vale decir, surge de las posibilidades reales de ciertas 

perspectivas científicas. No es real, por qué tal vez, aún no se pueda dar, tampoco es totalmente ficción, o 

sea, algo así que no pueda darse absolutamente. La fuente de inspiración de Dick es la evolución científico-

tecnológica. Y a partir de esta realidad, él avizora la posibilidad real que en un tiempo no lejano pueda 

acontecer, lo que desarrolla en su trabajo. Él dice que la ciencia ficción “es nuestro mundo dislocado por 

algún tipo de esfuerzo mental del autor, nuestro mundo transformado en aquello que no es o que aún no es”. 

Aunque la ciencia ficción tiene mucho de fantasioso, se distingue de una novela de fantasía; a esta le falta el 

sustento real; le falta esa proyección de la realidad que pueda intensificarse y determinarse en algún momento, 

o sea, en el futuro. La novela de fantasía se genera, se desarrolla y finaliza en la imaginación del escritor y, 

por lo tanto, su posibilidad de determinación real es nula.  

mailto:recide.utic@gmail.com


 

 
RECIDE Revista Científica del Centro de Investigación y Desarrollo 

ISSN en línea: 3005-5865 (online), Mes-octubre, 2025, Volumen V, Número 1 – Pág. 75 
recide.utic@gmail.com - Fernando de la Mora, Paraguay. 

fueran verdaderos, o sea, como si efectivamente en algún momento de su pasado 

él hubiese estado en marte. Rekall no consiguió borrar totalmente esos recuerdos 

artificiales implantados en la mente de Quail. Este incluso después de la 

experimentación fue a reclamar a McClane con estas palabras: “Los dos 

recuerdos están firmemente grabados en mi mente; uno es real y el otro no, pero 

no puedo diferenciar cuál es el auténtico y cuál es el falso”. Con esta experiencia, 

pues, la vida de Quail se volvió realmente fastidiosa. Su vida no solo se convirtió 

en un verdadero suplicio, sino cargada de ambigüedad, invadida por una tremenda 

duda existencial, porque no podía estar seguro de sí mismo. La pregunta 

fundamental resonaba con insistencia en su mente: ¿Quién soy yo? ¿Dónde estoy? 

¿Qué hago aquí, cuál es mi situación? ¿Cuál es realmente mi pasado, por ende, 

cual será mi futuro? En síntesis, en “su vida real” vivió una experiencia psicótica 

con mayúscula.    

La cuestión filosófica que nos compete a nosotros con relación a este 

cuento se centra en la posibilidad de manipular de algún modo los recuerdos del 

pasado. Si esta posibilidad fuera real. Por una parte, ¿Si la memoria realmente 

desaparece, entonces cómo concebiríamos el pasado y por ende el tiempo 

mismo? Por otra parte, ¿qué nos depararía el futuro? ¿Si nuestro recuerdo 

resultase mero artificio, tipo fantasioso, entonces cómo quedaría reflejada 

nuestra memoria de vivencias y experiencias naturales? O ¿Es posible que un 

genio maligno, disfrazado por la opto-genética, por la manipulación neuro-

genética, por la nanotecnología como el nano-robots, por fármacos, etc., 

modifique la memoria del hombre? ¿Cuál sería el parámetro que tendría el hombre 

entre la realidad y la ficción? ¿Cuál sería el sentido de la vida del hombre en este 

contexto?  

Eterno resplandor de una mente sin recuerdos 

En esta misma línea de razonamiento sobre el pasado, indudablemente, es 

muy sugerente la película3 titulada el eterno resplandor de una mente sin recuerdos 

 

3 El guión de la película fue creado por los productores de cine y telenovelas: Steve Golin y Anthony 

Bregman. La película fue entrenada en el 2004. Los famosos actores involucrados en la película son Jim 

Carrey y Kate Winslet; el primero asumirá el personaje de Joel y la segunda el de Clementine. El título de la 

película corresponde a una estrofa del del verso del poema Eloisa y Abelardo de Alexander Pope. 

mailto:recide.utic@gmail.com


 

 
RECIDE Revista Científica del Centro de Investigación y Desarrollo 

ISSN en línea: 3005-5865 (online), Mes-octubre, 2025, Volumen V, Número 1 – Pág. 76 
recide.utic@gmail.com - Fernando de la Mora, Paraguay. 

(Eternal sunshine of the spotless mind). Es interesante fijar nuestra atención esta 

estrofa del verso. La última expresión sin recuerdos corresponde a la traducción 

inglesa spotless, que de hecho es un adjetivo que significa inmaculado/a, o sea, 

sin mancha, pura; de ahí que la expresión “sin recuerdo”. Una mente sin recuerdo 

es una mente inmaculada. Este título nos arrastra hacia la trama de la película, 

que sustancialmente manifiesta la posibilidad de quitar recuerdos incomodos y 

desagradables de la mente.  

El escenario que se desarrolla la trama de la película, al igual que en el 

cuento de Philip K. Dick, aparece la figura de centro de investigación en materia 

neurológica, que se llama Lacuna. Así mismo, aparece la figura del Dr. Howard, 

quien es el director de Lacuna. Lacuna, a diferencia de Recall, busca borrar la 

memoria de la mente de la persona. También es importante mencionar, que en 

ambos centros los medios farmacológicos y tecnológicos eran similares. Aparece 

en escena una pareja Joel y Clementine, cuya relación fue bastante conflictiva, y 

finalmente decidieron romper con la relación. Pasado un tiempo, Clementine no 

soportaba la presencia de Joel que seguía muy presente en su vida mediante sus 

recuerdos. Decide, entonces, someterse a la oferta de Lacuna y seguir el 

tratamiento del borrado de esa memoria, relacionada con Joel. Coincidentemente 

Joel también resolvió extinguir de su memoria a Clementine y se sometió al 

tratamiento. A Joel, durante el proceso de anulación de recuerdo con ella, le 

afloraba en medio de su inconsciencia de vez en cuando momentos dichosos que 

compartió con ella y le atormentaba el hecho de olvidarlos, pero, estos tormentos 

fueron inútiles, ya que la extinción de sus recuerdos se consumó.   

Pareciera ser que el borrado de los recuerdos fue exitoso; ambos lograron 

en cierta manera una especie de tabula rasa de su historia de vida, pero, sin 

embargo, algunos recuerdos profundos parecieran ser que solo quedaron 

dormidos, pero no totalmente extintos. Aquellos momentos significativos en la 

existencia no desaparecieron por completo, ya que ambos a pesar de esa 

manipulación cerebral, volvieron a sentir atracción uno hacia el otro y reanudaron 

sus compromisos de seguir juntos.     

mailto:recide.utic@gmail.com


 

 
RECIDE Revista Científica del Centro de Investigación y Desarrollo 

ISSN en línea: 3005-5865 (online), Mes-octubre, 2025, Volumen V, Número 1 – Pág. 77 
recide.utic@gmail.com - Fernando de la Mora, Paraguay. 

¿Qué consecuencia podría tener esta situación del olvido técnico de 

memoria en la vida corriente y natural del hombre? El golpe psicológico es patente, 

en la película Joel se sentía evidentemente extraño y muy confuso y Clementine 

se mostraba alterada e inestable. Sin embargo, la cuestión va más allá de lo 

meramente psicológico; puesto que una posible situación, así como se nos 

presenta en la película, afectaría directamente la identidad del hombre. Por un 

lado, se mutilaría una dimensión esencial de su vida. La memoria, sin duda, juega 

un rol determinante en nuestra existencia; por más que hubiera la posibilidad de 

borrar la memoria, necesariamente con ese acto se borraría indistintamente 

buenos y malos recuerdos. Los recuerdos, sean buenos o malos, juegan un rol 

preponderante en el desarrollo natural del ser humano. Ellos estimulan 

continuamente nuestras ilusiones y esperanzas. Los buenos recuerdos elevan 

satisfactoriamente nuestro estado de ánimo; los añoramos con frecuencia e, 

inclusive, sentimos ganas de volver a experimentarlos. Ocurre lo mismo con los 

malos recuerdos; si bien, nos producen sensaciones de incomodidad, tristeza, 

dolor, vergüenza, etc., no obstante, estas también son positivas, porque nos 

impulsan a evitar conductas indecorosas que dejen vestigios de tristeza y dolor 

en nuestra existencia; por lo tanto, los recuerdos surten necesariamente 

motivación constante en el ser humano. La anulación de los recuerdos de la 

memoria implicaría una desnaturalización del hombre, ya que afectaría 

radicalmente sus funciones neurológicas y físicas, así también se vulneraría el 

funcionamiento de su conciencia, es decir, su dimensión netamente espiritual, 

puesto que ya no sería capaz de revivir su pasado y, por ende, de recrearlo en post 

del futuro. No podemos pensar la vida humana con la posibilidad de recuerdos 

parciales y, más aún, sin recuerdos como nos indica el título de la película. Una 

mente inmaculada connota una mente sin mancha, o sea, sin recuerdos, lo que es 

imposible concebir. La constitución humana exige manchas en su conciencia, 

porque estas no solo fundan en cierta manera la libertad, sino también abren 

brechas al futuro. Las manchas son la condición de posibilidad de la proyección 

libre del hombre. La posibilidad de la vida del hombre, sin recuerdo, pondría 

inmediatamente en tela de juicio su condición de su ser como tal.     

 

mailto:recide.utic@gmail.com


 

 
RECIDE Revista Científica del Centro de Investigación y Desarrollo 

ISSN en línea: 3005-5865 (online), Mes-octubre, 2025, Volumen V, Número 1 – Pág. 78 
recide.utic@gmail.com - Fernando de la Mora, Paraguay. 

Transferencia de recuerdo experimental 

Es sugestivo, siguiendo aún la línea conductora de nuestra reflexión, 

exponer aquí sucintamente el descubrimiento científico sobre la memoria que se 

dio a conocer en 2018 por el equipo de investigadores de la Universidad de 

California de Los Ángeles, dirigido por el Dr. David Glanzman4. ¿Qué novedad nos 

proporcionó esta investigación? Por un lado, arroja una información relevante 

sobre la concepción de la fuente de la memoria en los seres vivos, cuyo cerebro 

en cierta forma es similar al de los seres humanos. Según Glanzman et al. (2018) 

sostienen que: “Se acepta que la memoria a largo plazo (MLP) se codifica como 

alteraciones en la fuerza sináptica. Sin embargo, un modelo alternativo propone 

que la MLP se codifique por cambios epigenéticos”. Esto sugiere, que no es la 

sinapsis la fuente de la memoria, sino, más bien, esta está anclada en la célula; 

esto nos señala, que la memoria tiene un sustrato tangible y no meras conexiones 

eléctricas intangibles de las neuronas. Por otro lado, lo que efectivamente nos 

incumbe, es que, según el resultado de la investigación, los recuerdos pueden ser 

transferidos a otro ser vivo del mismo grupo o género (especie). En este caso, la 

experimentación se llevó a cabo en la aplysia, que es un género de babosas del 

mar. Los investigadores manipularon un grupo de babosas a través de estímulos 

espaciales. Estas babosas, observaban los investigadores que después de un 

entrenamiento sistemático, presentaban una contracción significativamente más 

duradera ante cada estímulo en relación con la respuesta mostrada ante un 

estímulo natural de su entorno o hábitat. 

Durante cada entrenamiento, el animal recibió tres trenes; el intervalo 

(intertrain) fue de 2 segundos. Cada tren tenía 1 segundo de duración y 

consistía en choques (10-ms de duración del pulso, 40 Hz, 120 V) 

entregados a la cola del animal a través de un estimulador de la hierba (S88, 

Astro-Med) conectado a los alambres de platino5.  (Glanzman et al., 2018) 

 

 
4 Profesor de biología integradora y fisiología, y neurobiología en la Universidad California de Los Ángeles 

(UCLA).   
5 During each bout of training, the animal received three trains; the intertrain interval was 2 s. Each train was 

1 s in duration and consisted of shocks (10-ms pulse duration, 40 Hz, 120 V) delivered to the animal’s tail 

via a Grass stimulator (S88, Astro-Med) connected to the platinum wires.  

mailto:recide.utic@gmail.com


 

 
RECIDE Revista Científica del Centro de Investigación y Desarrollo 

ISSN en línea: 3005-5865 (online), Mes-octubre, 2025, Volumen V, Número 1 – Pág. 79 
recide.utic@gmail.com - Fernando de la Mora, Paraguay. 

Una vez logradas las contracciones (o alteraciones) provocadas en las 

babosas entrenadas, se extrajeron de ellas “el ARN […] de los ganglios disecados”6 

y se procedieron en injertar en el ARN de otras babosas que no formaban parte de 

la experimentación. ¡El resultado fue asombroso! Estas aplysias, que recibieron el 

ARN de aquellas que fueron entrenadas, tuvieron la misma duración de 

contracciones. “La inyección de ARN de animales donantes entrenados por 

sensibilización provoca la mejora del reflejo de la retirada en los receptores no 

entrenados”7. Este resultado, que nos presenta Glanzman y su equipo, por una 

parte, manifiesta el mecanismo epigenético de la memoria, pues, esto significa 

que las células son portadoras de la memoria. Por otra parte, reluce que el injerto 

del ARN de las babosas entrenadas en el de las no entrenadas no modifica la 

cadena de su ARN. En otras palabras, no altera absolutamente su estructura 

genética. Sin duda alguna, este descubrimiento no solo instala una revolución 

paradigmática en el ámbito de la neurobiología acerca de la fuente de la memoria, 

sino también abre un gran desafío a la psicología y, sobre todo, a la filosofía, y lo 

que efectivamente a nosotros nos interesa.   

 ¿Qué implicancia filosófica podría tener en el hombre este 

descubrimiento? ¿Cómo influiría en nuestra conducta un injerto de memoria en 

nuestro ARN? El descubrimiento del Dr. Glanzman y su equipo acorta radicalmente 

la brecha entre la mera ficción y la realidad, porque estos resultados científicos 

revelan la posibilidad realísima de la manipulación neuro-genética de la condición 

humana. Conforme a este descubrimiento, la posibilidad de injertar memoria en la 

ARN del hombre es patente y si esto es así, indudablemente, por una deducción 

lógica, también sería posible borrar su memoria.  

¿Podremos considerar este descubrimiento como una ventaja para el 

desarrollo humano o, más bien, una radical amenaza para su naturaleza? Esta 

pregunta, obviamente se constituye un dilema filosófico de carácter ontológico y 

ético. Este dilema toca el núcleo del ser humano. Si la memoria puede ser 

 
6 The total RNA was then extracted from the dissected ganglia. 
7 Injection of RNA from sensitization-trained donor animals causes enhancement of the withdrawal reflex 

in untrained recipients. 

 

mailto:recide.utic@gmail.com


 

 
RECIDE Revista Científica del Centro de Investigación y Desarrollo 

ISSN en línea: 3005-5865 (online), Mes-octubre, 2025, Volumen V, Número 1 – Pág. 80 
recide.utic@gmail.com - Fernando de la Mora, Paraguay. 

implantada en una persona, entonces, esta recordaría vivencias y experiencias 

totalmente ajenas a su propia vivencia del tiempo. Y, en caso de que esa persona 

pudiese realmente tomar conciencia de su propio recuerdo (de sus propias 

vivencias y experiencias), tal como sugiere el mecanismo epigenético de 

Glanzman, entonces cómo podría esa persona lidiar simultáneamente en su vida 

cotidiana con una memoria artificiosa y otra propia. Esta situación evidentemente 

desquebrajaría la condición humana, o sea, su naturaleza. La memoria ya no sería 

una garantía real de nuestros recuerdos, ya que traeríamos en la conciencia tanto 

vivencias propias y artificiosas. Aunque todavía surge la cuestión, ¿es licito hablar 

de vivencias artificiosas, ya que estas no son efectos originarios del flujo de 

conciencia? Dejemos esta pregunta abierta, y sigamos manteniendo nuestra 

atención en la posibilidad de la coexistencia simultanea de recuerdos en la 

memoria. Esta situación en el peor de los casos constituiría un grave problema de 

identidad para hombre. En este contexto, resurge la perenne pregunta 

antropológica: ¿Quién soy yo? Ante la posibilidad de convivir con recuerdos 

genuinos y foráneos, entonces ¿podríamos seguir diciendo con Ortega y Gasset 

(1914/1983)? “Yo soy yo y mi circunstancia, y si no la salvo a ella no me salvo yo. 

Benfac loco illi quo natus est” (p. 322). ¿De qué modo seguiré siendo yo y mi 

circunstancia, si no seré capaz de dar cuenta de mi pasado? ¿De qué manera 

asociaré mi circunstancia a mi propio yo, o sea, a mi propia conciencia, donde 

fluye pasado y futuro, si mis recuerdos son artificiosos? Si no podemos salvar 

nuestra circunstancia, nuestro contexto, que efectivamente hace de nosotros lo 

que efectivamente somos, puesto que nuestro ser anclado en el mundo, entonces, 

difícilmente tendríamos referencias de nuestro yo. Yo soy yo en la medida que me 

percibo temporal, vale decir, en la medida que percibo en mi conciencia la 

fluctuación permanente del tiempo a través de sus dimensiones fundamentales, 

pasado, presente y futuro. El presente me sitúa en un contexto, en una situación y, 

además, me pone en una circunstancia concreta, pero como el presente no existe 

de hecho, puesto que su esencia es desvanecerse en un titubeo, por lo tanto, la 

conciencia siempre recaba recuerdos del pasado. Lo que recordamos en el 

presente, de hecho, no lo recordamos en el presente, sino nuestro acto de recordar 

busca y obtiene recuerdo de la memoria, sea esta inmediata o inmediatamente, en 

mailto:recide.utic@gmail.com


 

 
RECIDE Revista Científica del Centro de Investigación y Desarrollo 

ISSN en línea: 3005-5865 (online), Mes-octubre, 2025, Volumen V, Número 1 – Pág. 81 
recide.utic@gmail.com - Fernando de la Mora, Paraguay. 

otras palabras, las vivencias actuales fugazmente pasan a la memoria y, como es 

obvio, ya pertenecen al pasado. Todo recuerdo emerge del pasado; porque el acto 

mismo de recordar está dominado por la fuerza del pasado, es decir, el presente 

siempre está bajo la fuerza del cambio, del no más, del devenir. Y, por eso, tanto 

el presente como el pasado cumplen estas funciones y, además, cobran sentidos 

a partir del futuro, que proporciona la condición misma de las vivencias, 

experiencias y, por ende, del mismo ser. He aquí la gran magia del tiempo, que no 

solo permite situarnos o estar en una circunstancia, como dice Ortega y Gasset, 

sino también nos conecta intrínsecamente con nuestro yo, o sea, con nuestra 

condición humana, que absolutamente no puede eludir su responsabilidad 

histórica, la que es inherente a su auténtica conciencia del tiempo.        

 Esta posibilidad del injerto de memoria artificial, ante la cual se hallaría el 

hombre contemporáneo, derrumbaría paradigmas troncales, sobre los cuales se 

cimentan nuestra cosmovisión cultural, científica y filosófica, sobre todo, nuestra 

potencialidad de autosuperación permanente, pero, obviamente sin rebasar 

límites naturales. ¿Sobre qué base se reconstruiría la psicología? ¿Sobre qué 

recuerdo se apoyaría el psicoanálisis? ¿Cuál sería el objeto propiamente de la 

historia? ¿Seguiría siendo los hechos emergidos de la libertad del hombre? 

¡Libertad! ¿Cuál libertad? ¿Cómo concebiríamos una libertad que emerja de una 

memoria hibrida (propia y artificiosa)? ¿De qué forma se conviviría en una 

sociedad, donde convive simultáneamente ilusión y realidad? ¿Qué tipo de hombre 

formaría esta situación? ¿Cuál sería la posición ética en una sociedad, donde la 

identidad del ser humano quede oscura u opacada? ¿Si el presente oscila entre la 

ambigüedad de lo real y de lo artificioso, entonces, cómo se rescataría el tiempo 

en cuanto condición de posibilidad del futuro y, por ende, del pasado? ¿Cuál sería 

el sentido de la existencia humana? 

Los recuerdos anclados en la memoria, cuyas fuentes están garantizadas 

por vivencias y experiencias profundas, son constitutivos y necesarios del hombre; 

sin ellos, el hombre no solo perdería de vista su horizonte existencial, sino también 

perdería un elemento esencial de su ser. Y si esto fuera así: ¿Seguiría siendo 

humano el hombre? ¿No se instalaría la duda de su propia condición de ser?    

mailto:recide.utic@gmail.com


 

 
RECIDE Revista Científica del Centro de Investigación y Desarrollo 

ISSN en línea: 3005-5865 (online), Mes-octubre, 2025, Volumen V, Número 1 – Pág. 82 
recide.utic@gmail.com - Fernando de la Mora, Paraguay. 

Necesidad y utilidad del olvido 

Nietzsche8 aborda la temática de los recuerdos en varias partes de su obra, 

ya que considera una dimensión esencial de la existencia humana, aunque 

nosotros solamente traeremos a colocación algunos puntos sustantivos de su 

pensamiento sobre nuestra cuestión. Él nos ayudará, eso esperamos, a entender 

tanto la utilidad como la función de los recuerdos en nuestra vida; por eso, 

consideramos relevante presentar su posición como contraste de aquellas 

analizadas arriba a los efectos de reafirmar la necesidad de mantener intacto el 

mecanismo natural de la estructura neurobiológica del ser humano y así salvar su 

conciencia, quinta esencia de su ser; y, al mismo tiempo, reasumir invariable el don 

del tiempo, el que nos conserva abierto, incierto, inseguro y asimismo contento, 

dichoso y con aspiraciones de mejorar, o dicho en palabras de Nietzsche humano, 

demasiado humano (Menschliches, Allzumenschliches9). En este sentido traemos 

a colación una idea sumamente relevante de Nietzsche (1887/2003), quien dice 

así: “Criar un animal al que le sea lícito prometer10 — ¿no es precisamente esta la 

paradójica tarea misma que la naturaleza se ha impuesto con respecto al hombre? 

¿No es este el problema fundamental del hombre?” (p. 97).  

El animal (Thier) que debe ser criado es el hombre, aquí Nietzsche siguiendo 

la definición filosófica tradicional asume la condición del hombre dentro del 

género animal, sin embargo, el hombre es único en su especie y, por consecuencia, 

sui generis, porque es el único que efectivamente puede ser criado (heranzüchten). 

Esta es un verbo separable, en alemán es muy común, heran, que es un prefijo, que 

 
8 Nietzsche nació en 1844 y murió en 1900. Fue un filósofo controvertido, puesto que instaló un debate 

abierto sobre el pensamiento filosófico, sobre la modernidad, sobre la cristiandad y, sobre todo, sobre la 

moral del hombre moderno. Es popular una de sus frases: “Dios ha muerto, ¡Dios permanece muerto! ¡y 

nosotros lo hemos matado!”. Si bien, los historiadores del pensamiento filosófico encuentran dificultades de 

encajar su modo de pensar dentro de un sistema filosófico, sin embargo, sus pensamientos se constituyeron 

fuente de inspiración en filósofos contemporáneos. Su vitalismo, por ejemplo, inspiró el concepto de élan 

vital de Bergson; y su posición abierta de la vida influyó en los filósofos existencialistas; su crítica a la 

filosofía tradicional y a los valores instalados en el mundo occidental de índole cristiana alimentaron el 

nihilismo y la postmodernidad del siglo XX. Sus obras capitales son Así habla Zaratustra, Más allá del bien 

y del mal, la Genealogía de la moral, el Anticristo, etc. Su hermana, Elizabeth Nietzsche, junto a su esposo 

Bernhard Förster fundaron en la segunda mitad del siglo XIX una colonia de alemanes de raza pura, o sea, 

aria, en el norte de Paraguay, que lleva el nombre Nueva Germania. Bernhard se suicidó en 1889 y Elizabeth 

volvió a Alemania en 1893.  
9 De hecho, estas palabras corresponden a una obra de Nietzsche que se titula así.  
10 Ein Thier heranzüchten, das versprechen darf — ist das nicht gerade jene paradoxe Aufgabe selbst, welche 

sich die Natur in Hinsicht auf den Menschen gestellt hat? Ist es nicht das eigentliche Problem vom Menschen? 

mailto:recide.utic@gmail.com


 

 
RECIDE Revista Científica del Centro de Investigación y Desarrollo 

ISSN en línea: 3005-5865 (online), Mes-octubre, 2025, Volumen V, Número 1 – Pág. 83 
recide.utic@gmail.com - Fernando de la Mora, Paraguay. 

da a entender un proceso, un movimiento de aproximación, o en este caso, de 

crecimiento, mientras que züchten significa criar, pero también cultivar, 

educar/formar. Junto al hombre cualquier animal puede ser criado y puede 

alcanzar a desarrollar su propia capacidad natural, pero el hombre requiere algo 

más que el mero criar, o sea, lo que implica alimentar y proteger de adversidades 

climáticas. Nietzsche nos dice que el hombre en cuanto un animal excepcional 

necesita también de prepararle para el cultivo de sí, vale decir, de educarse, ya que 

tiene la predisposición natural de la educabilidad. En este sentido, el termino 

heranzüchten cobra plena significación, ya que incluye los atributos esenciales que 

sirven al hombre para ser tal y así hacer honor a su condición especifica: un ser 

viviente que posee habla (lenguaje) y, por consiguiente, una iluminación especial 

que le orienta efectiva y eficazmente en el mundo. Solo el hombre es educable, 

facultad que diferencia radicalmente al hombre de otros animales, por eso 

sentencia Nietzsche “al que le sea lícito prometer” (das versprechen darf). 

Nietzsche usa el verbo en tiempo presente del indicativo (darf) y no el tiempo 

subjuntivo como sugiere el traductor, por lo tanto, quizá, resultaría más acertado 

traducirla como, “lo que posee la facultad de prometer”. No obstante, lo importante 

aquí es que el hombre, un ser iluminado, tiene la posibilidad de prometer. Nuestro 

interés particular se centra justamente en este infinitivo: prometer (versprechen). 

¿Qué implica prometer? ¡El hombre es el único ser viviente que tiene la potestad 

de prometer cosas! 

Esta capacidad, por un lado, está exclusivamente ligada al tiempo, es decir, 

sin presuponer el tiempo no se puede realizar promesa alguna. Por otro lado, está 

enteramente relacionada con su facultad iluminativa, ya que solo él es capaz de 

intuir, meditar, reflexionar, pensar y razonar. La naturaleza le regaló al hombre 

estas facultades, las que le coloca en una situación privilegiada y de excelencia 

ante los demás seres vivos.  

La posibilidad de hacer promesa refiere directamente a una proyección, o 

sea, a un futuro, que se dona desde la oscuridad como abertura y posibilidad. 

Asimismo, la facultad de realizar promesa, implica necesariamente recabarse o 

volverse hacia el pasado, por lo tanto, la promesa solo tiene sentido a partir de los 

recuerdos. La conciencia del tiempo es fundamental en esta cuestión, porque la 

mailto:recide.utic@gmail.com


 

 
RECIDE Revista Científica del Centro de Investigación y Desarrollo 

ISSN en línea: 3005-5865 (online), Mes-octubre, 2025, Volumen V, Número 1 – Pág. 84 
recide.utic@gmail.com - Fernando de la Mora, Paraguay. 

conciencia, que permite la actualidad de hechos y vivencias, incluido la percepción 

interna del presente, se constituye una vez más como fuente del flujo constante 

de las vivencias que hace aparecer el pasado como recuerdos en la memoria, y, a 

partir de ahí, surge la posibilidad de la promesa, y consecuencia, del futuro.  

Nietzsche como pudimos notar, nos ayuda a recuperar la constitución de la 

conciencia del tiempo, donde fluye incesantemente el pasado y futuro. Y esta 

facultad de prometer, que es inherente al hombre, es simplemente excepcional, 

por eso, Nietzsche sostiene con relación a esta asombrosa condición que es “el 

problema fundamental del hombre” (das eigentliche Problem vom Menschen). Este 

problema fundamental hace alusión al hombre en cuanto tal, ya que este no solo 

es capaz de prometer, sino también tiene conciencia del tiempo, en el que 

descubre su admirable existencia y, además, percibe en sí como un gran 

problema. Lo que en el fondo Nietzsche busca transmitirnos es que la existencia 

es un problema para el hombre, este es el único animal problemático, en este 

sentido ningún otro de su género lo aventaja.   

Si la capacidad de hacer promesa está vinculada con el futuro, entonces la 

de cumplir esa promesa está ligada al pasado, o sea, con los recuerdos. Aquí 

surge un problema, según nuestro filósofo, ya que cualquier recuerdo es propenso 

al olvido. El olvido es, por un lado, una amenaza a la promesa, ya que con 

frecuencia olvidamos cumplir las promesas hechas. Por otro lado, el olvido ejerce 

un efecto positivo en el hombre, ya que vacía el cúmulo de vivencias y experiencias 

en la memoria.  “El olvido no es una mera vis inertiae, como creen los superficiales; 

antes bien, es una facultad de inhibición activa, una facultad positiva en el más 

estricto sentido” (p. 97). La memoria no solo se encarga de diluir paulatinamente 

recuerdos irrelevantes, sino también debilita o mengua los insignificantes hasta 

borrarlos definitivamente. Y todo esto es un proceso constitutivo de la misma 

naturaleza del hombre, donde están implicados órganos sensoriales, 

neurobiológicos, facultades espirituales como la conciencia, vivencias, 

experiencias y, sobre todo, el tiempo, que es fundamental, donde se conjugan sus 

dimensiones básicas: pasado, presente y futuro. Lo importante es rescatar esta 

sugestiva idea de Nietzsche que el olvido cumple una función de “inhibición activa” 

y, por lo tanto, esta función es indiscutiblemente positiva en la vida del hombre. 

mailto:recide.utic@gmail.com


 

 
RECIDE Revista Científica del Centro de Investigación y Desarrollo 

ISSN en línea: 3005-5865 (online), Mes-octubre, 2025, Volumen V, Número 1 – Pág. 85 
recide.utic@gmail.com - Fernando de la Mora, Paraguay. 

¿Qué haríamos de tantos recuerdos que surgen de nuestras vivencias actuales o, 

como nos indica Nietzsche, de “ese proceso de mil caras…”, que configuran los 

recuerdos y se depositan incesantemente en la memoria? Como mínimo nos 

pareceríamos, así como nos dice, Nietzsche a un dispéptico, o sea, a una persona 

que tiene problemas para evacuar normalmente lo que consume: “El hombre en 

quien resulta dañado y deja de funcionar este aparato inhibidor -olvido-, es 

comparable a un dispéptico […] -quien- se vuelve incapaz de «despachar» nada [...]” 

(p. 98). Esta situación como mínimo resultaría incomoda y preocupante, o, tal vez, 

asimilaría bastante a la de Funes el memorioso. ¿Cómo podría el hombre lidiar en 

su vida cotidiana con un torrente impetuoso de recuerdos? Nietzsche (1874/2004) 

responde como sigue:  

Imaginemos el caso extremo de un hombre que careciera de la facultad del 

olvido y estuviera condenado a ver en todo un devenir: un hombre 

semejante no creería en su propia existencia, no creería en sí, vería todo 

disolverse en una multitud de puntos móviles, perdería pie en ese fluir del 

devenir11. (p. 38)  

Este hombre simplemente estaría abrumado por sus recuerdos y no podría 

desarrollar su facultad de expectación y, por lo tanto, carecería de la posibilidad 

de prometer. Tal vez, aquí es donde apreciamos con mayor énfasis la utilidad del 

olvido. Al respecto Nietzsche (1887/2003) utiliza comparaciones interesantes 

para enfatizar la necesidad del olvido. Habla, por ejemplo, que es necesario “cerrar 

por un tiempo las puertas y ventanas de la conciencia” (p. 97); con esta frase nos 

invita, por un lado, discernir y determinar aquellos recuerdos más significativos 

con el fin de disfrutar nuevamente de ellos y, por otro lado, entender las razones 

de los malos recuerdos para atenuar sus efectos negativos. No cabe duda, que 

indefectiblemente es necesario y saludable “un poco de silencio, un poco de tabula 

rasa de la conciencia, a fin de dejar otra vez espacio para lo nuevo” (98). Este 

silencio es una especie de purificación de la conciencia, donde se deja caer la 

plétora de los recuerdos con el fin de mantener solo lo necesario, de alivianar a la 

 
11 Tal vez, Jorge Luis Borges conoció esta visión nietzscheana de la necesidad del olvido y, además, es muy 

probable que haya encontrado inspiración en este apartado de la Genealogía de la Moral de Nietzsche para 

escribir su cuento Funes el memorioso; no obstante, queda abierta la cuestión.  

mailto:recide.utic@gmail.com


 

 
RECIDE Revista Científica del Centro de Investigación y Desarrollo 

ISSN en línea: 3005-5865 (online), Mes-octubre, 2025, Volumen V, Número 1 – Pág. 86 
recide.utic@gmail.com - Fernando de la Mora, Paraguay. 

conciencia de los pesados fardos de los recuerdos, o serenar esos torrentes 

impetuosos, que desequilibran todo a su paso.  

El olvido es la condición de posibilidad de la libertad, de la proyección y la 

autorrealización. El olvido también es un signo de la insondabilidad del tiempo, 

que con su necesario paso toca la conciencia, pero únicamente con el fin de 

desaparecer nuevamente en la infinitud de su ser. Sin esta facultad inhibidora la 

existencia simplemente no sería la de un ser humano como ya señalamos más 

arriba, porque el olvido, así como nos expresa Nietzsche es como “un guardián, un 

garante del orden anímico, de la calma, de la etiquette (98). El olvido no solo 

asegura el orden interno, el equilibrio emocional y, sobre todo, la serenidad 

psicológica y espiritual, sino también es una condición de posibilidad que nos 

dispone a un inúmero de vivencias agridulces, pero fundamentalmente a la 

“felicidad, alegría, esperanza, orgullo” (p. 98) y nos dispone primordialmente a la 

patencia del momento que se nos da como presente. 

La capacidad de prometer que le es inherente al hombre y manifiesta la 

expectación en el futuro, está también estrechamente vinculado con su facultad 

de recordar y, por ende, también de olvidar. Si la capacidad de la promesa es como 

el espolón, que, si bien históricamente era una poderosa arma bélica, sin embargo, 

tenía también la función de abrir las olas del mar para facilitar el avance y, sobre 

todo, dar orientación al barco, entonces indudablemente todo el barco se refiere 

al recuerdo; en otros términos, esta comparación nos indica la magia del tiempo 

que subyace como fundamento del pasado y del futuro, vale decir, el tiempo está 

ahí como el eje central del péndulo que sostienen sus extremas oscilaciones entre 

el pasado y futuro. Estas dimensiones temporales hacen que el hombre sea, según 

nuestro filósofo, un animal histórico, porque es pasible de olvidar su promesa, 

mientras que los otros animales son simplemente no-históricos, porque son 

incapaces de prometer. 

  

Conclusión 

La memoria, que es el soporte ontológico de los recuerdos, reside, según 

los psicólogos, en las neuronas y producen los recuerdos a partir de una sinapsis, 

mailto:recide.utic@gmail.com


 

 
RECIDE Revista Científica del Centro de Investigación y Desarrollo 

ISSN en línea: 3005-5865 (online), Mes-octubre, 2025, Volumen V, Número 1 – Pág. 87 
recide.utic@gmail.com - Fernando de la Mora, Paraguay. 

o sea, a partir de conexiones químicas neuronales y, según los neurobiólogos, en 

las células como nos propone el mecanismo epigenético de Glanzman. La postura, 

por una parte, de un posible daño físico-psicológico de la memoria y, por ende, de 

los recuerdos bajo ningún sentido podría beneficiar al ser humano como tal, ya 

que implicaría claramente algún tipo de manipulación neurobiológica. Y esto 

obviamente pondría en cuestión la misma naturaleza del ser humano. Por otra 

parte, la posición científica acerca del mecanismo epigenético crearía una 

tremenda confusión de identidad del hombre, quien podría vivir en una situación 

de completa incertidumbre. No obstante, estas posturas, la memoria, según los 

filósofos, además de preservar la condición natural del ser humano, pues, enfatiza 

la condición espiritual de la memoria, ya que está ligada a la conciencia; y esta es 

puramente de naturaleza metafísica. La conciencia, que no se asienta sobre lo 

neuronal, sin embargo, cohabita con el cuerpo humano, coexiste con el espíritu, 

fuente primigenia de toda acción humana, sea esta pragmática o especulativa. El 

espíritu es la fuerza o impulso que anima la vida, es, a su vez, el movimiento del 

flujo de conciencia que permite percibir el presente como pasado y esta como 

futuro. La conciencia no solo es la fuente de la memoria y, por consecuencia, de 

los recuerdos, sino también la sede de la percepción del fundamento por 

excelencia de la existencia: el tiempo.    

La memoria está anclada en la conciencia, la que se constituye como 

soporte ontológico de índole metafísica de los recuerdos. Es más, la conciencia 

no es solo fuente de los recuerdos, sino también la quinta esencia del hombre. 

Tanto lo uno como lo otro nos induce a concluir que la donación del tiempo la 

recibimos en la interioridad, en el sagrario de la conciencia, en la profundidad de 

nuestro ser.  

La memoria, base de los recuerdos, flujo de la corriente de pasado y futuro, 

manifiesta fehacientemente la subjetividad del tiempo.  

 

 

 

 

mailto:recide.utic@gmail.com


 

 
RECIDE Revista Científica del Centro de Investigación y Desarrollo 

ISSN en línea: 3005-5865 (online), Mes-octubre, 2025, Volumen V, Número 1 – Pág. 88 
recide.utic@gmail.com - Fernando de la Mora, Paraguay. 

Referencias 

Bédécarrats, A., Chen, S., Pearce, K., Cai, D & Glanzman, D. L. (2018). RNA from 

trained aplysia can induce an epigenetic engram for long-term 

sensitization in || untrained aplysia. eNeuro, 5 (3). 

Fillip K. Dick. (1966). Podemos recordar todo por usted. The Magazine of Fantasy 

& Science Fiction. http://alconet.com.ar/varios/libros/e-

book_p/Podemos_recordarlo_todo_por_usted.pdf 

Golin, S. y Bregman, A. (2014).  El eterno resplandor de una mente sin recuerdos. 

Focus Features. https://www.tokyvideo.com/es/video/eterno-resplandor-

de-una-mente-sin-recuerdos-2 

https://www.eneuro.org/content/5/3/ENEURO.0038-18.2018 

Jorge Luis Borges. (1944). Funes el mentiroso. Colección Ficciones. 

Nietzsche, F. (1874/2004). Sobre la utilidad y perjuicios de la historia en la vida. 

Biblioteca Daef.  

Nietzsche, F. (1887/2003). La genealogía de la moral. Editorial Tecnos (grupo 

Anaya S.A). https://dn721805.ca.archive.org/0/items/genealogia-de-la-

moral/Genealog%C3%ADa%20de%20la%20moral.pdf 

Ortega y Gasset, J. (1914/1983): Meditaciones del Quijote. Tomo I. Obras 

completas. Alianza Editorial.  

 

 

 

 

mailto:recide.utic@gmail.com
http://alconet.com.ar/varios/libros/e-book_p/Podemos_recordarlo_todo_por_usted.pdf
http://alconet.com.ar/varios/libros/e-book_p/Podemos_recordarlo_todo_por_usted.pdf
https://www.tokyvideo.com/es/video/eterno-resplandor-de-una-mente-sin-recuerdos-2
https://www.tokyvideo.com/es/video/eterno-resplandor-de-una-mente-sin-recuerdos-2
https://www.eneuro.org/content/5/3/ENEURO.0038-18.2018
https://dn721805.ca.archive.org/0/items/genealogia-de-la-moral/Genealog%C3%ADa%20de%20la%20moral.pdf
https://dn721805.ca.archive.org/0/items/genealogia-de-la-moral/Genealog%C3%ADa%20de%20la%20moral.pdf

